
 

S. Gómez

 El 1 de enero la Iglesia celebra la Solemnidad de Santa María, Madre de Dios, una importante 
festividad católica que honra a la Virgen María por ser la madre de Jesucristo, definiendo su rol 
como Madre de Dios (Theotokós) a raíz del Concilio de Éfeso (431). 

  A lo largo de los siglos la devoción de los fieles a la Virgen María ha ido in crescendo hasta el  
Concilio Vaticano II.  Y ha sido el pueblo fiel, más que los teólogos, los que han impulsado esta 
devoción. El matriarcado que en la antigüedad rodeó el Mare Nostrum ha tenido resonancias de 
siglos. No obstante, en la liturgia de la Iglesia el culto va dirigido a Dios (con especial énfasis en 
Cristo); la Virgen María, Madre de Dios, es la siguiente figura del culto oficial, a notable distancia  
del culto a Nuestro Señor Jesucristo. 
 Los documentos conciliares del Vaticano II hicieron más hincapié en la devoción a Cristo, único 
mediador ante el  Padre.  Los Padres conciliares avisaron de que la devoción a la Virgen estaba 
sobrevalorada y que se le daba una importancia que no debería tener. Y en parte podían tener razón.  
No  siempre  los  fieles  tienen  la  suficiente  cultura  teológica  para  distinguir  entre  adoración  y 
veneración, llegando a un exceso de “mariolatría” o concepto erróneo asociado a la figura de la 
Madre de Jesús. Ahí está la labor catequética de los párrocos.

Corredentora. 

 En los últimos años se ha hablado mucho de María 
como “corredentora”.  Varios  Padres de  la  Iglesia  y 
Santos hablaron de María como "Corredentora" o con 
títulos equivalentes, como  San Agustín ("reparadora 
del género humano"), San Bernardo, San Ildefonso de 
Toledo ("restauradora  del  mundo  perdido"),  y 
Doctores de la Iglesia como  San Alfonso María de 
Ligorio,  quien  resumió  su  cooperación  en  la 
Anunciación, el parto del Redentor y el sufrimiento 
en la Cruz; además, Papas como Pío X, Pío XI y Juan 
Pablo  II usaron  el  término  o  lo  asociaron  con  su 
cooperación en la  Redención,  aunque su definición 
dogmática  sigue  siendo  debatida  teológicamente, 
concluyendo recientemente el Vaticano con que no es 
necesario proclamar un nuevo dogma.
 El  gran teólogo Benedicto  XVI,  durante  sus ocho 
años de pontificado nunca prohibió a nadie utilizar el 
título de Corredentora, ni se pronunció en contra de 
él,  y  mucho  menos  determinó  que  fuera  `siempre 
inapropiado´. 

Cuadro de la Virgen atribuido a san Lucas.  
Catacumbas de Santa Priscila, Roma.

https://www.google.com/search?q=Solemnidad+de+Santa+Mar%C3%ADa%2C+Madre+de+Dios&sca_esv=4d0c9b7f74717d86&sxsrf=AE3TifMzMHWqU5YRWxSoNyGv3HbWEIHSWA%3A1765043753191&ei=KW40abmrC9aN7NYP8fvpiQ0&ved=2ahUKEwji8qa_xKmRAxWgBdsEHYLoBCoQgK4QegQIARAC&uact=5&oq=maria+madre+de+dios+festividad+1+de+enero&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiKW1hcmlhIG1hZHJlIGRlIGRpb3MgZmVzdGl2aWRhZCAxIGRlIGVuZXJvMgUQIRigAUilOFDYBljFNXABeACQAQCYAbMCoAG6GKoBCDAuMjEuMS4xuAEDyAEA-AEBmAIXoALAGMICChAAGLADGNYEGEfCAg0QLhiABBiwAxhDGIoFwgINEAAYgAQYsAMYQxiKBcICDhAAGLADGOQCGNYE2AEBwgITEC4YgAQYsAMYQxjIAxiKBdgBAcICChAAGIAEGEMYigXCAgUQLhiABMICBRAAGIAEwgIGEAAYFhgewgIIEAAYgAQYogTCAgUQABjvBcICCBAAGKIEGIkFwgIEECEYFZgDAIgGAZAGEroGBggBEAEYCZIHCDEuMjAuMS4xoAfMd7IHCDAuMjAuMS4xuAetGMIHCDAuOS4xMy4xyAdZgAgA&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfCTR6sBGDrIOatuS-qLfKX7jF3BylJ495ng1_-eTdXoEjSv6HWQ5LPqszB9qhXBgssYPpzDl0scTkp4S7PpiVcAiVQ_asO1PkshBxcDHtr5PpR2BeY0cUqJxlSouzEnWaFfpjI8sOnC8O1IgzZ4777bpVxBOjuguvCcdQA6IsO7w7QoZQBaT1ZQoZwmKoG5DBVZeN3uGwG-90gcfjdEIukLluXUBXFOaMfXoRQSUlsdhqH95sTn1JFgpZvEEpmBXWzASZEM3pdKONMd_H1JjYnO3mMyFiGG7XgeR7JZA8T2uQ&csui=3
https://www.google.com/search?q=Theotok%C3%B3s&sca_esv=4d0c9b7f74717d86&sxsrf=AE3TifMzMHWqU5YRWxSoNyGv3HbWEIHSWA%3A1765043753191&ei=KW40abmrC9aN7NYP8fvpiQ0&ved=2ahUKEwji8qa_xKmRAxWgBdsEHYLoBCoQgK4QegQIARAD&uact=5&oq=maria+madre+de+dios+festividad+1+de+enero&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiKW1hcmlhIG1hZHJlIGRlIGRpb3MgZmVzdGl2aWRhZCAxIGRlIGVuZXJvMgUQIRigAUilOFDYBljFNXABeACQAQCYAbMCoAG6GKoBCDAuMjEuMS4xuAEDyAEA-AEBmAIXoALAGMICChAAGLADGNYEGEfCAg0QLhiABBiwAxhDGIoFwgINEAAYgAQYsAMYQxiKBcICDhAAGLADGOQCGNYE2AEBwgITEC4YgAQYsAMYQxjIAxiKBdgBAcICChAAGIAEGEMYigXCAgUQLhiABMICBRAAGIAEwgIGEAAYFhgewgIIEAAYgAQYogTCAgUQABjvBcICCBAAGKIEGIkFwgIEECEYFZgDAIgGAZAGEroGBggBEAEYCZIHCDEuMjAuMS4xoAfMd7IHCDAuMjAuMS4xuAetGMIHCDAuOS4xMy4xyAdZgAgA&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfCTR6sBGDrIOatuS-qLfKX7jF3BylJ495ng1_-eTdXoEjSv6HWQ5LPqszB9qhXBgssYPpzDl0scTkp4S7PpiVcAiVQ_asO1PkshBxcDHtr5PpR2BeY0cUqJxlSouzEnWaFfpjI8sOnC8O1IgzZ4777bpVxBOjuguvCcdQA6IsO7w7QoZQBaT1ZQoZwmKoG5DBVZeN3uGwG-90gcfjdEIukLluXUBXFOaMfXoRQSUlsdhqH95sTn1JFgpZvEEpmBXWzASZEM3pdKONMd_H1JjYnO3mMyFiGG7XgeR7JZA8T2uQ&csui=3


 San Luis María de Montfort no utiliza el término de “corredentora”, solamente el de “medianera”. 
(Ver Tratado de la verdadera devoción 28, 55 y 86)
 No es lo mismo “corredentora” que “medianera”, aunque son términos relacionados y a menudo se 
usan juntos; la Iglesia Católica, especialmente tras una reciente nota doctrinal del Vaticano (Mater 
Populi fidelis,  firmada por el papa León XIV el 7 de octubre de 2025), enfatiza que  Cristo es el 
único Redentor y Mediador ante Dios Padre, pero reconoce a María como Mediadora de todas las 
gracias (por intercesión) y cooperadora en la Redención, mientras que el título de Corredentora (que 
implica compartir la redención) se considera problemático y preferiblemente debe evitarse, ya que 
puede confundir y oscurecer la centralidad de Cristo, aunque la devoción popular persiste. La nota 
también aclara que el Concilio Vaticano II evitó utilizar el título de «corredentora» por razones  
dogmáticas, pastorales y ecuménicas.
  La confusión nunca es un lugar donde el Espíritu Santo construya comunión.
 El texto de la nota se propone profundizar en los adecuados fundamentos de la devoción mariana  
precisando el lugar de María en su relación con los creyentes, a la luz del Misterio de Cristo como 
único Mediador y Redentor.

 Y puntualiza que  Ella humildemente colabora para que abramos el corazón al Señor, que es el  
único que puede justificarnos con la acción de la gracia santificante. Esto es exclusivamente obra  
del mismo Señor,  a la vez que sí se reconoce que a través de la acción materna de María puedan  

La Virgen Blanca.
Puerta occidental de la catedral de León.

https://www.google.com/search?q=Corredentora&sca_esv=fc456dddff8b5816&sxsrf=AE3TifOgys4aBDECrwqlY8vQVhdkn5x90Q%3A1765016827182&ei=-wQ0adrjCqTV7M8Pj6-t6Ak&ved=2ahUKEwiQ4L3V46iRAxWSTKQEHazxJ0kQgK4QegQIARAB&uact=5&oq=es+lo+mismo+%C2%ABcorredentora%C2%BB+queo+%C2%ABmediadora+de+todas+las+gracias%3F&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiQ2VzIGxvIG1pc21vIMKrY29ycmVkZW50b3JhwrsgcXVlbyDCq21lZGlhZG9yYSBkZSB0b2RhcyBsYXMgZ3JhY2lhcz9Iq3tQ7QZYmnlwAXgBkAEAmAG2AaABuRGqAQQxNS43uAEDyAEA-AEB-AECmAINoAK3CsICChAAGLADGNYEGEfCAgUQABiABMICCxAAGIAEGLEDGIMBwgIKECMYgAQYJxiKBcICEBAjGPAFGIAEGCcYyQIYigXCAgoQABiABBhDGIoFwgIKEC4YgAQYQxiKBcICEBAuGIAEGEMYxwEYigUYrwHCAgQQABgDwgIEECMYJ8ICChAAGIAEGBQYhwLCAgwQLhiABBixAxgKGAvCAgUQLhiABMICDhAAGIAEGLEDGIMBGIoFwgILEAAYgAQYsQMYigWYAwCIBgGQBgiSBwM3LjagB9V5sgcDNi42uAeqCsIHBjItMTEuMsgHUYAIAA&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfA7CVjVSSuhrou08aQApiueoGc1M8mM8xGfaZoHnJiiDYfpa2YfzwTeSnXUC7eQ43sCl0LYX5SXzp9VC3JP8GPfTE_lzBw0n4qwvH4aZUHGxa6FviYCpXPuLLdeLHEbJdHHU_UiKt3lDX30WjBsdiUIFcCp3xPXFKxt6dUpIKtUhCY&csui=3


llegar  a  los  fieles  aquellas  palabras,  imágenes  y  estímulos  diversos  que  les  ayuden  a  seguir  
adelante en la vida, a disponer el corazón para la gracia que el Señor infunde o a crecer en la vida  
de la gracia, recibida gratuitamente.
 Recuerda la nota que San Juan Pablo II utilizó el término de “corredentora”   al menos en siete  
ocasiones, relacionándolo especialmente con el valor salvífico de nuestro dolor ofrecido junto al de  
Cristo, al cual se une María sobre todo en la cruz.
 De hecho, la cooperación de la Madre con el Hijo en la obra de la salvación ha sido expuesta por el  
Magisterio de la Iglesia. (Mystici Corporis Christi, 1943). Como dice el Concilio Vaticano II, «con 
razón, pues, creen los Santos Padres que Dios no utilizó a María como un instrumento puramente  
pasivo, sino que ella colaboró por su fe y obediencia libres a la salvación de los hombres».  Esta 
asociación de la Virgen está presente tanto en la vida terrena de Jesucristo (concepción, nacimiento, 
muerte y resurrección) como en el tiempo de la Iglesia. (Mater Populi Fidelis, 13)
 Según el texto de la nota el término “corredentora” ha servido para malas interpretaciones sobre el 
papel de la Virgen María en la historia de la salvación. 
 En el mundo actual el lenguaje ha cambiado.  Hoy el prefijo «co» se usa en sentido de igualdad: 
coautor,  copresidente,  codueño.  Y ahí  surge  el  problema.  Para  quien  escucha  hoy  la  palabra 
«corredentora» sin formación teológica, lo más natural es pensar en una redención compartida a dos 
niveles. Eso no es lo que la Iglesia cree. Y si una palabra lleva a muchos a pensar algo contrario a la  
fe, entonces esa palabra ya no sirve para expresar la verdad que quiere transmitir. Una palabra que 
divide a quienes aman a la Virgen y que confunde a quienes se asoman a la fe no está ayudando a la  
misión.  Aquí no está en discusión lo esencial: Cristo es el único Redentor. 
 El punto 22 de "Mater Populi fidelis” parece invalidar el título de Corredentora para María. Pero 
nada más lejos de la realidad. En primer lugar, doctrinalmente el título es lícito y valido, pues si no 
lo fuera, así lo diría expresamente. 

Mediadora. 

 La nota subraya que la expresión bíblica que se refiere a 
la  mediación  exclusiva  de  Cristo  «es  contundente». 
Cristo es el único Mediador. Porque hay un solo Dios, y  
también  un  solo  mediador  entre  Dios  y  los  hombres,  
Cristo Jesús, hombre también (1 Timoteo 2, 5)
 El  Concilio Vaticano II,  al  hablar de la  mediación de 
María,  lo  hace  de  manera  subordinada  a  la  de  Cristo 
(Lumen  gentium,  55-62).  Y el  hecho  de  que  algunos 
santos o místicos hayan usado ese término para referirse 
a  Ella,  no  significa  que  la  Iglesia  lo  haya  reconocido 
oficialmente. 
Pero es inevitable que se aplique el término “mediadora” 
a  María  en  sentido  subordinado  y  de  ningún  modo 
pretende añadir  alguna eficacia,  o  potencia,  a  la  única 
mediación  de  Jesucristo».  Además,  reconoce  el 
documento,  es  evidente  que  hubo  una  forma  de  real  
mediación  de  María  para  hacer  posible  la  verdadera  
Encarnación del Hijo de Dios en nuestra humanidad.
 Ninguna persona humana, ni siquiera los apóstoles o la  
Santísima  Virgen,  puede  actuar  como  dispensadora  
universal de la gracia. Sólo Dios puede regalar la gracia  
y lo hace por medio de la Humanidad de Cristo.  Sin 

Virgen con el Niño. Siglo XVI.
Maestro  de  la  Leyenda  de  la  
Magdalena.
Sala Capitular. Catedral de Burgos.



embargo, reconoce finalmente el documento, «la expresión ‘gracias’, referida a la materna ayuda  
de María en distintos momentos de la vida, puede tener un sentido aceptable». 
 Esta política o modo de presentar la devoción mariana se debe al empeño prioritario por alcanzar la 
unidad  de  los  cristianos  en  primer  lugar;  y  como  objetivo  supremo,  la  unidad  de  las  demás 
religiones, entre las que el catolicismo sería una más; o como mucho, prima inter pares.
 Es la lucha por la unidad de la Iglesia, declarada por León XIV gran objetivo de su pontificado: 
unidad, en primer lugar, con los demás cristianos; pero poniendo todo el empeño en que se extienda 
esta unidad incluso a las demás religiones. (Una de las finalidades de su viaje a Turquía y Líbano es 
la de fomentar el diálogo ecuménico interreligioso). Y en esa política, está claro que la figura de la 
Madre de Dios, con su culto tan vivo en el pueblo cristiano, no deja de ser una piedra de tropiezo 
que la jerarquía se propone eliminar o minimizar lo más posible.  La excusa es que los dogmas 
marianos ahondan la separación con los protestantes.
El luteranismo de Lutero, no negaba ni la virginidad perpetua de María (antes, durante y después 
del parto), ni su presencia segura en el Cielo, ni el deber de venerarla y alabarla, ni su carácter único 
y especialísimo, ni su maternidad sobre todos los hombres ni su Inmaculada Concepción (el haber 
sido preservada por Dios del pecado original desde su misma concepción).
 Decia Lutero:  La veneración de María está en las  profundidades del  corazón.  (Sermón, 1 de 
septiembre de 1522)  (Ella es) la mujer más encumbrada y la joya más noble de la cristiandad  
después  de  Cristo…ella  es  la  nobleza,  sabiduría  y  santidad  personificadas.  Nunca  podremos  
honrarla lo suficiente. Aún cuando ese honor y alabanza debe serle dado en un modo que no falte a  
Cristo ni a las Escrituras. (Sermón, Navidad 1531)
 Y calvino fue un defensor de la virginidad de la Madre de Dios. El primer protestantismo en el s. 
XVI, aferrado a los textos bíblicos, aceptaba muchísimas cosas que hoy predica la Iglesia Católica, 
especialmente sobre María, mientras que con el paso de los años muchos grupos protestantes fueron 
añadiendo sus propias «doctrinas de hombres» y opiniones que la Tradición cristiana y los grandes 
teólogos del s. XVI veían claramente que no tenían base doctrinal ni escriturística. 

Corolario.

 El término Corredentora, explica el cardenal Schneider,  significa una  cooperación  subordinada y 
dependiente, nunca  igualitaria con Cristo.  Su uso es legítimo siempre que se conserve la primacía 
del único Redentor." (Cardenal Athanasius 
Schneider, en 
https://infovaticana.com/2025/11/10/mons-
schneider-responde-al-vaticano-y-defiende-los-
titulos-marianos-de-corredentora-y-mediadora-
de-todas-las-gracias/ ) 
 Cuando una expresión, bien explicada en su 
sentido verdadero, contribuye a que el Pueblo 
de  Dios  comprenda  más  profundamente  la 
singular  cooperación  de  María  en  la 
Redención, presta un auténtico servicio a la fe, 
y se vuelve conveniente para la piedad y para 
la teología, y en definitiva, para la salvación de 
las  almas  y  la  paz  del  mundo  ante  estos  ya 
últimos sublimes títulos de grandeza de María: 
Corredentora,  Intercesora  y  Medianera  de 
todas las gracias. 
 

Virgen con niño y cordero.
Óleo sobre lienzo. 114 x 114 cm.
Autor: Adolphe Bouguereau.


	
	S. Gómez
	A lo largo de los siglos la devoción de los fieles a la Virgen María ha ido in crescendo hasta el Concilio Vaticano II. Y ha sido el pueblo fiel, más que los teólogos, los que han impulsado esta devoción. El matriarcado que en la antigüedad rodeó el Mare Nostrum ha tenido resonancias de siglos. No obstante, en la liturgia de la Iglesia el culto va dirigido a Dios (con especial énfasis en Cristo); la Virgen María, Madre de Dios, es la siguiente figura del culto oficial, a notable distancia del culto a Nuestro Señor Jesucristo.
	Los documentos conciliares del Vaticano II hicieron más hincapié en la devoción a Cristo, único mediador ante el Padre. Los Padres conciliares avisaron de que la devoción a la Virgen estaba sobrevalorada y que se le daba una importancia que no debería tener. Y en parte podían tener razón. No siempre los fieles tienen la suficiente cultura teológica para distinguir entre adoración y veneración, llegando a un exceso de “mariolatría” o concepto erróneo asociado a la figura de la Madre de Jesús. Ahí está la labor catequética de los párrocos.

